
Seminario
permanente. Caminería,
arrieros y rutas de comercio

Fiestas y ferias en torno a los caminos

RESÚMENES
2026





27 de enero

Una feria para acrecentar el 
reino. Comercio y colonización 

en el Nuevo México de mediados 
del siglo XVIII

José Tomás Falcón Gutiérrez

 Centro INAH Guanajuato

 
Colonizar y afianzar los vastos territorios del septen-
trión novohispano nunca fue cosa fácil. Cristianizar a las 
naciones indias de aquellos parajes, cosa menos que 
imposible, pero comerciar se podía intentar. En este tex-
to se abordan los esfuerzos para integrar a los coman-
ches, yucas y otras naciones en las débiles relaciones 
comerciales de aquellos territorios durante el reinado 
de Fernando VI.

La creación de ferias en medio de este débil esquema 
demográfico, en regiones con limitados recursos, nos 
dará una idea de los esfuerzos de los monarcas borbo-
nes para competir en un territorio extenso e indefinido 
con los mercaderes franceses e ingleses que incursiona-
ban en aquellas latitudes.



Fotografía: Alfred Shea Addis, a finales de 1800. Fototeca INAH Chihuahua



24 de febrero

De la Feria de San Francisco 
a la Feria de Santa Rita en 

Chihuahua
América Malbrán Porto 

Centro INAH Chihuahua

M. América Martínez Santillán

Centro de Estudios Sociales y

Universitarios Americanos S.C.

Antes de llamarse San Felipe el Real, fue San Francisco 
de Cuéllar, de ahí que este santo se convirtiera en patro-
no de la ciudad, por lo menos durante un tiempo. En el 
primer lustro del siglo XVIII, surgió en Chihuahua una 
feria de carácter religioso y comercial que reunió a la 
población en torno al culto del santo patrono. En febre-
ro se colocaban, en la puerta de la catedral, los anuncios 
para la organización de la Feria de San Francisco y los 
eventos que la acompañaban, fue así como se consoli-
dó como un espacio central de devoción, intercambio y 
convivencia, reflejando la vida social y económica de la 
ciudad en sus primeros años.

Sin embargo, a inicios del siglo XIX, el templo y la ad-
vocación de Santa Rita comenzaron a adquirir relevan-
cia política y religiosa en la región y alrededor de esta 
imagen se comenzó a realizar una festividad propia que 
poco a poco desplazó a la de San Francisco. Fue durante 
el siglo XX cuando la Feria de Santa Rita se consolidó 
como tal, aunque conservó ciertos elementos religio-
sos, se transformó en un evento cívico, recreativo y eco-
nómico, vinculado a los procesos de modernización y a 
la construcción de la identidad urbana de Chihuahua.



Camino real de San Pedro Quilitongo, Pedro Yáñez Moreno, 2023.



31 de marzo

La nostalgia en el camino 
real que lleva a la Virgen de los 

Remedios. San Pedro Quilitongo, 
Oaxaca.

Pedro Yañez Moreno

Escuela Nacional de Antropología e Historia-INAH

Esta ponencia tiene como objetivo caracterizar la nos-
talgia que tienen las y los habitantes de San Pedro Qui-
litongo, Oaxaca al recordar el camino real como la ruta 
de paso hacia diferentes destinos, y que, históricamen-
te, a través de la creación de otras vías de comunicación 
ha dejado al pueblo en la soledad, por lo que se per-
dieron las fuentes de trabajo y las personas han teni-
do que migrar. No obstante, cada año, la Virgen de los 
Remedios genera una dinámica particular entre los que 
se quedaron y las comunidades vecinas en términos de 
su organización política, institucional y festiva. La me-
todología es cualitativa y propone a la etnografía de lo 
popular como enfoque que permite describir lo aconte-
cido para saber del pasado, entender las dinámicas de 
la reproducción social actual, y recuperar las añoranzas 
que implican recordar que se trataba de un camino an-
tiguo donde pasaban por el pueblo viajeros, comercian-
tes y habitantes de los pueblos aledaños. De este modo, 
se analiza el archivo del pueblo, se registra la memoria 
oral, y se describe la cohesión social alrededor de la ce-
lebración religiosa en Quilitongo para determinar que 
todos los caminos llevan a la Virgen de los Remedios.



Virgen Cerro, anónimo, Ca.1740. Casa de la Moneda, Bolivia.



28 de abril

Los caminos de las Señoras 
en el noroeste argentino: 
recorridos de la Virgen al 

cuidado de la Pacha Mama
Ana Igareta

Consejo Nacional de Investigaciones Científicas y 
Técnicas

Universidad Nacional de La Plata, Argentina

La conquista ibérica del actual territorio argentino se ini-
ció por las provincias del noroeste como consecuencia 
del avance hacia el sur de expediciones que partieron 
del Perú.   La región se hallaba entonces densamente 
habitada por diversos grupos culturales que compar-
tían rasgos vinculados a su origen andino.  Entre ellos, 
el culto a la Pachamama o “Madre Tierra”, una entidad 
omnipresente vinculada a la tierra, las montañas, la na-
turaleza, los ciclos vitales y la continuidad del orden sim-
bólico establecido. El avance conquistador y la imposi-
ción del culto católico trajo consigo las figuras de Jesús 
y la Virgen María, pero fue la de la madre la que se hizo 
fuerte en el noroeste argentino. Quinientos años des-
pués, ambas deidades conviven en el universo cotidia-
no local, integradas en un complejo sistema de fuerzas, 
tensiones, competencias y complementariedades. A 
partir del relato de una anécdota actual –la resignación 
de un cura cuando una procesión en honor a la Virgen 
se detiene para solicitar la protección de la Pachama-
ma-, la presentación revisa algunos aspectos de la his-
toria de este particular vínculo entre figuras maternas.



Exconvento de San Francisco de Asís en Tepeji del Río de Ocampo.
Eduardo Ambrosio Lima, 2024.



26 de mayo
La Semana Santa en Tepeji 

del Río de Ocampo, Hidalgo. 
Religiosidad popular en el 

antiguo Camino Real de Tierra 
Adentro

Eduardo Ambrosio Lima

Escuela Nacional de Antropología e Historia-INAH

Tepeji del Río de Ocampo es uno de los 84 municipios que integran el estado de Hidalgo. 
Se localiza al suroeste de la entidad; limita al norte con el municipio de Tula, al noreste con 
el de Atotonilco de Tula y al este, sur y oeste con el Estado de México. En el actual territo-
rio municipal, se encuentran seis elementos asociados al Camino Real de Tierra Adentro y 
declarados, como parte de la ruta, Patrimonio Mundial de la Humanidad el 1 de agosto de 
2010. Estos elementos incluyen el antiguo convento de San Francisco de Asís, los puentes 
de San Francisco, La Colmena, Las Ánimas y La Cañada, y una sección de caminería rural 
entre el puente de La Colmena y la Hacienda de La Cañada. 

En la cabecera municipal, cada año se celebra la Semana Santa con diversos servicios 
religiosos y eventos devocionales, entre los que destaca la impresionante Procesión del 
Silencio, la cual es una tradición que cumplió 75 años de realizarse. La procesión recorre 
la avenida Melchor Ocampo, arteria vial que es el eje neurálgico de la movilidad en la ciu-
dad de Tepeji y que antiguamente constituyó la ruta del Camino Real de Tierra Adentro 
en su paso por esta población. En esta festividad participan las autoridades religiosas y 
municipales, algunas empresas privadas y la población católica en general. 

En esta ponencia se expondrán aspectos históricos y etnográficos sobre las festivida-
des religiosas de la Semana Santa en la cabecera municipal de Tepeji del Río, como una 
expresión de religiosidad popular, las cuales se llevan a cabo del Viernes de Dolores al Do-
mingo de Resurrección, siendo su mayor manifestación la Procesión del Silencio que se 
realiza la noche del Viernes Santo por la principal avenida de la población. Esta expresión 
de religiosidad popular constituye una importante muestra de las prácticas devocionales 
aún vigentes en el ámbito rural mexicano.



Representación de bailarina de carnaval, tomada de American heritage, the magazine of 
history, 1960, Vol.12, N°1.



30 de junio

Toros, carnaval y demás 
esparcimientos del siglo XIX en 

Chihuahua
Mayra Mónica Meza

Centro INAH Chihuahua

Las festividades y tiempos y espacios para el entreteni-
miento de los habitantes de Chihuahua tienen que ver 
con los grupos sociales que vivieron en aquella época. 
Un primer vistazo ubicaría la existencia de dos tipos de 
manifestaciones, por un lado, las que realizaban los in-
dios que poblaban estos territorios septentrionales, y 
por otro, las que realizaron los no indios como parte de 
sus costumbres. En ambos casos, es muy posible que 
dichas actividades de distracción contaran ya con nue-
vas creaciones y adaptaciones en relación a las que se 
conocían y desarrollaban durante la colonia.

El trabajo por presentar tratará de dar un vistazo a las 
formas en que algunos habitantes de Chihuahua inte-
rrumpían la cotidianidad para dar paso a la recreación 
donde el festejo y la convivencia les permitían socializar 
y acceder a la dimensión de un tiempo que oscilaba en-
tre lo sagrado y lo profano.

Un aspecto que puede observarse de la revisión del 
Catálogo del Archivo histórico municipal de Chihuahua, 
son los registros de eventos como las corridas de toros 
y el carnaval. Los festejos cívicos del día de la Indepen-
dencia, además de aquellos dedicados a celebrar el ca-
lendario festivo religioso que incluyó, entre otros a la 
Virgen de Guadalupe y San Lorenzo.



El Parián, s. XVIII. Obra anónima, Castas de la Ciudad de México. óleo sobre tela. Museo 
Nacional del Virreinato, Secretaría de Cultura



28 de julio

Las dinámicas de mercado en 
el marco de la feria de Saltillo, 

1813-1816
Carlos Adrian Casas Ortega

La presente ponencia expondrá como la feria de Salti-
llo fue un rico y dinamizador agente de flujos comercia-
les en el Saltillo decimonónico. A finales del siglo XVII 
Saltillo adquirió importancia comercial ya que por su 
situación geográfica fue el nodo principal de la “tierra 
adentro”. En este contexto, un evento destacó como 
agente que generó flujos comerciales abundantes y di-
námicos: la feria de Saltillo celebrada en el marco de la 
festividad del Santo Cristo de la Capilla el 6 de agosto. 
Desde una perspectiva regional, este fenómeno generó 
una “macrorregión económica”, en la que se involucró la 
demanda de productos, los comerciantes, los arrieros, 
los caminos Reales y el espacio. Así, las dinámicas de 
mercado incluyeron la oferta y demanda de los famo-
sos “efectos” que eran mercaderías de variadas formas, 
figuras y tamaños, que satisficieron necesidades de ter-
cer orden, generando una dinámica muy particular en 
aquellos lares. 



Inicio de la peregrinación desde el municipio de Cuisnahuat hacia la Cordillera del Bálsamo. 
Foto de Balmore Zanco.



25 de agosto

Entre cerros y caminos la 
tradición de los cumpas El 

Salvador
Michelle Toledo, Julián Tolentino y Hugo Iván Chávez

La Tradición de los Cumpas es una manifestación cultu-
ral y religiosa propia de la Cordillera del Bálsamo, en el 
occidente de El Salvador, que refleja el sincretismo entre 
las creencias indígenas y el catolicismo popular. La ce-
lebración, es compartida por los municipios de Cuisna-
huat (departamento de Sonsonate) y Jayaque y Tepeco-
yo (departamento de La Libertad), el cual simboliza un 
acto de hermandad “ritual” entre los santos patronos de 
cada comunidad: San Lucas Evangelista y San Cristóbal 
Mártir, quienes son reconocidos como “compadres”.

El evento principal ocurre el 22 de julio, cuando los fe-
ligreses de Cuisnahuat peregrinan por veredas y cerros 
de la Cordillera del Bálsamo, hacia Jayaque, acompaña-
dos de música tradicional, cohetes y rezos. En el trayec-
to se realizan paradas simbólicas, como en la cueva de 
El Estocal, y al llegar se celebra una misa, seguida de 
una fiesta con comidas y bebidas tradicionales como la 
chicha y el chaparro. La visita se devuelve a finales de 
noviembre, consolidando así el vínculo espiritual entre 
las comunidades.

A lo largo del tiempo, esta manifestación religiosa ha 
mantenido su función social de cohesión y cooperación co-
munitaria, preservando prácticas ancestrales y fortalecien-
do el sentido de pertenencia al territorio, donde la fe y la pe-
regrinación, se integran como mecanismos de continuidad 
histórica y transmisión de valores culturales.



Señor de Jalpan, Elizabeth Mejía Pérez-Campos



29 de septiembre

Diablos y procesiones
Elizabeth Mejía-Pérez Campos

Centro INAH Querétaro

Desde hace muchos años en la Sierra Gorda se 
tienen registros de una procesión donde una imagen 
procedente de Ixmiquipán, Hidalgo viaja a dos puntos 
de la sierra, uno al norte en Jalpan, y el otro en la 
comunidad de El Doctor al sur de la Sierra Gorda. Esta 
peregrinación recorre los viejos caminos que salen del 
sur de la sierra para llegar al poblado que fuera por 
muchos años la cabecera de lo que se llamó el “Partido 
de El Doctor” en las fiestas de semana santa. Mientras 
que en septiembre sale desde Ixmiquilpan el cristo 
llamado el señor de Jalpan. En esta presentación se 
muestran estas dos fiestas. 



Iglesia de Puxtla, Estado de México. Foto Claudia María López Pérez.



27 de octubre

Entre danzas y saberes: los 
Moros y Santiagos en la capilla 
de El Señor de la Columna en el 

barrio de Puxtla, Teotihuacan
 

Claudia Daniela Gálvez Sánchez

Fernando Francisco Jiménez Martínez

Claudia María López Pérez

Zona Arqueológica de Teotihuacan-INAH

Teotihuacan a través del tiempo siempre ha sido un lu-
gar de mucha atracción tanto en la época prehispánica, 
así como en la conquista y en la actualidad sigue siendo 
un lugar con mucho valor cultural.

Los nueve poblados que se encuentran rodeando la 
Zona Arqueológica de Teotihuacan, hacen que su arqui-
tectura colonial, costumbres y tradiciones se pierdan a 
gran velocidad y que no sean valoradas. Año con año 
se llevan a cabo una serie de fiestas patronales en las 
que se evidencia todo el legado que es el resultado de 
la mezcla de tradiciones religiosas y culturales que se 
originaron en la época de la conquista.

Un ejemplo claro es la danza conocida como “Moros 
y cristianos” la cual se celebra año con año en la Capilla 
del Señor de La Columna, que es el templo más anti-
guo de la región y que se vincula a la creación de cami-
nos que unían no solo a los barrios sino a las poblacio-
nes cercanas.



Fachada del edificio parroquial de Nuestra Señora de Cosamaloapan. Morelia Michoacán. 
Francisco Antonio Aguilar Irepan, abril 2025.



24 de noviembre

Caminos, limosnas y 
mercancías. La edificación y 

fiestas del Convento de Nuestra 
Señora de Cosamaloapan en 

Valladolid de Michoacán
Francisco Antonio Aguilar Irepan

A mediados del siglo XVII en el barrio de La Aldea de la ciudad de Valladolid de Michoacán, 
se veneraba en un pequeño adoratorio la imagen de la virgen de Cosamaloapan. Dada 
la devoción de las personas del barrio, el cacique indígena Mateo de la Cerda solicitó al 
obispo de Michoacán, Francisco de Aguiar y Seijas licencia para fabricar una capilla o er-
mita de mayores dimensiones y de materiales duraderos, la edificación sería en un solar 
propio del cacique. La autorización se concedió el 4 de noviembre de 1680 y desde esa 
fecha la autoridad indígena comenzó su construcción con sus propios recursos, después 
se sumaron otras aportaciones económicas de clérigos, autoridades civiles y devotos co-
munes quienes contribuyeron con limosnas entre los años de 1694 y 1695. Durante casi 
24 meses el mayordomo de la cofradía principal de dicha imagen recorrió los caminos del 
obispado de Michoacán para la recolección de las limosnas, así como de las mercancías 
que le fueron dadas para la construcción. Finalmente, el edificio parroquial se terminó 
en 1729 y se instituyó como festividad principal del barrio de La Aldea, el 8 de diciembre. 
La festividad religiosa se convirtió en un centro de intercambio de productos agrícolas, 
ganaderos y artesanales, convergiendo productos del Bajío, la Tierra Caliente y las áreas 
montañosas de Michoacán. 

La importancia religiosa y económica que adquirió el edificio parroquial de la virgen 
de Cosamalopan llevó a que se propusiera en 1730 la edificación de un convento anexo, 
el cual sería de religiosas de Santa Clara y sólo para indias, tal como el de Corpus Christi 
de la ciudad de México. Después de algunas disputas entre los franciscanos y el obispo 
de Michoacán la ceremonia de apertura del Convento de la Purísima Concepción de Co-
samaloapan se dio el día 27 de marzo de 1737, hubo numerosas festividades y procesio-
nes. Desde su fundación y dado que ingresaban principalmente indias cacicas a dicho 
convento, éste se volvió un punto de convergencia de caminos de los pueblos de donde 
procedían las mujeres indígenas y un centro de intercambio económico, ritual y religioso 
durante sus dos festividades principales, el 8 de diciembre y el día de Corpus Christi, vol-
viéndose ambas celebraciones un motor importante del intercambio de mercancías en la 
ciudad de Valladolid durante el segundo tercio del siglo XVIII. 


